# **بسم الله الرحمن الرحیم**

## **فرضیه ترکیب و تجزیه عوالم**

### مقدمه:

#### نظریه ای که تا به حال نشنیده اید

#### اهمیت این نظریه کلان که از ابتدا تا انتهای نشئات را پوشش می دهد

#### اهمیت این نظریه برای دنیای امروز و مقاطع پیش رو

#### اثبات قرآنی عالم شیاطین در بین زمین و آسمان اول و نیز غیر مادی بودن آسمان ها

[جنّ۱] ص۵۷۲ - **قُلْ أُوحِیَ إِلَیَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقالُوا إِنَّا سَمِعْنا قُرْآناً عَجَباً**

بگو: «به من وحى شده است که تنى چند از جنّیان گوش فرا داشتند و گفتند: راستى ما قرآنى شگفت‌آور شنیدیم.

[جنّ۲] ص۵۷۲ - **یَهْدی إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ وَ لَنْ نُشْرِکَ بِرَبِّنا أَحَداً**

[که‌] به راه راست هدایت مى‌کند. پس به آن ایمان آوردیم و هرگز کسى را شریک پروردگارمان قرار نخواهیم داد.

[جنّ۳] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّهُ تَعالى‏ جَدُّ رَبِّنا مَا اتَّخَذَ صاحِبَةً وَ لا وَلَداً**

و اینکه او، پروردگار والاى ما، همسر و فرزندى اختیار نکرده است.

[جنّ۴] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّهُ کانَ یَقُولُ سَفیهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطاً**

و [شگفت‌] آنکه کم خرد ما، در باره خدا سخنانى یاوه مى‌سراید.

[جنّ۵] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّا ظَنَنَّا أَنْ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَ الْجِنُّ عَلَى اللَّهِ کَذِباً**

و ما پنداشته بودیم که انس و جن هرگز به خدا دروغ نمى‌بندند.

[جنّ۶] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّهُ کانَ رِجالٌ مِنَ الْإِنْسِ یَعُوذُونَ بِرِجالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزادُوهُمْ رَهَقاً**

و مردانى از آدمیان به مردانى از جن پناه مى‌بردند و بر سرکشى آنها مى‌افزودند.

[جنّ۷] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّهُمْ ظَنُّوا کَما ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ یَبْعَثَ اللَّهُ أَحَداً**

و آنها [نیز] آن گونه که [شما] پنداشته‌اید، گمان بردند که خدا هرگز کسى را زنده نخواهد گردانید.

[جنّ۸] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّا لَمَسْنَا السَّماءَ فَوَجَدْناها مُلِئَتْ حَرَساً شَدیداً وَ شُهُباً**

و ما بر آسمان دست یافتیم و آن را پر از نگهبانان توانا و تیرهاى شهاب یافتیم.

یعنی دوره ای را پشت سر گذاشته اند که به آسمان دسترسی نداشته اند

[جنّ۹] ص۵۷۲ - **وَ أَنَّا کُنَّا نَقْعُدُ مِنْها مَقاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ یَسْتَمِعِ الْآنَ یَجِدْ لَهُ شِهاباً رَصَداً**

و در [آسمان‌] براى شنیدن، به کمین مى‌نشستیم، [اما] اکنون هر که بخواهد به گوش باشد، تیر شهابى در کمین خود مى‌یابد

=============================================================

[حجر۱۶] ص۲۶۳ - **وَ لَقَدْ جَعَلْنا فِی السَّماءِ بُرُوجاً وَ زَیَّنَّاها لِلنَّاظِرینَ**

و به یقین، ما در آسمان بُرجهایى قرار دادیم و آن را براى تماشاگران آراستیم.

[حجر۱۷] ص۲۶۳ - **وَ حَفِظْناها مِنْ کُلِّ شَیْطانٍ رَجیمٍ**

و آن را از هر شیطان رانده‌شده‌اى حفظ کردیم.

[حجر۱۸] ص۲۶۳ - **إِلاَّ مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهابٌ مُبینٌ**

====================================================================

نتیجه اینکه اجنه زمانی به آسمان راه داشتند و در آسمان برای شنیدن آنچه که در آسمان به گوش می رسید وارد می شدند ولی از زمانی به بعد خداوند آسمان را از ورود اجنه محفوظ نمود مگر اینکه دزدکی وارد شوند و استراق سمع کنند که در این صورت هم آنها با شهاب ها زده می شوند. پس در حال حاضر اجنه و شیاطین در موقعیتی هستند پایین تر از آسمان ها و به آسمان راه ندارند.

حال ببینیم کجا هستند؟

=====================================================

صافّات۴] ص۴۴۶ - **إِنَّ إِلهَکُمْ لَواحِدٌ**

که قطعاً معبود شما یگانه است!

[صافّات۵] ص۴۴۶ - **رَبُّ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما بَیْنَهُما وَ رَبُّ الْمَشارِقِ**

پروردگار آسمانها و زمین و آنچه میان آن دو است، و پروردگار خاورها!

**29 بقره ثُمَّ اسْتَوى‏ إِلَى السَّماءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَماواتٍ**

[صافّات۶] ص۴۴۶ - **إِنَّا زَیَّنَّا السَّماءَ الدُّنْیا بِزینَةٍ الْکَواکِبِ**

ما آسمان این دنیا را به زیور اختران آراستیم!

[صافّات۷] ص۴۴۶ - **وَ حِفْظاً مِنْ کُلِّ شَیْطانٍ مارِدٍ**

و [آن را] از هر شیطان سرکشى نگاه داشتیم!

[صافّات۸] ص۴۴۶ - **لا یَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلى‏ وَ یُقْذَفُونَ مِنْ کُلِّ جانِبٍ**

[به طورى که‌] نمى‌توانند به انبوه [فرشتگان‌] عالَم بالا گوش فرا دهند، و از هر سوى پرتاب مى‌شوند.

از پایین به بالا: زمین، فضای و ما بینهما و سپس 7 آسمان قرار دارد

آسمان دنیا که باید همان آسمان اول باشد توسط ستارگان زینت شده است. اگر ستارگان نبودند ما نمی توانستیم محدوده آسمان اول را متوجه شویم.

این آسمان از تمامی شیاطین مارد محفوظ قرار داده شده است. یعنی شیاطین اصلا نمی توانند وارد آن شوند

پس اجنه کجا هستند؟ در "وما بینهما"

آیا امروزه اجنه و شیاطین قابل دیدن هستند و مادی هستند؟

آیا "و ما بینهما" قابل دیدن و مادی است؟

پاسخ روشن است. بنابر این از محدوده زمین به بالا فضای غیر مادی شروع می شود

می گویید آسمان اول که مادی است. عرض می کنیم آسمان اول هم غیر مادی است. اگر خداوند ستارگان را که زینت آن هستند قرار نداده بود ما حتی محدوده آسمان اول را هم متوجه نمیشدیم

ضمن اینکه نمی شود خداوند یک عالم مادی را بالاتر از عالم غیر مادی قرار داده باشد

لطیف شدن عوالم از پایین به بالا: چنانچه در بحث نزول امر گفتیم و آیات آن را مورد ارزیابی قرار داریم امر از عرش به سمت ملکوت و سپس به سمت آسمان ها پایین آمده تا در نهایت به فضای مادی می رسد. در آن آیات فضای و ما بینهما به صورت اختصاصی عنوان نشده بود.

به این ترتیب تا به حال زمین مادی، 7 آسمان، ملکوت، و عرش را از قرآن نشان داده ایم و ثابت کرده ایم که هریک تقریبا بالای دیگری قرار دارد و اینها کاملا از هم جدا هستند.

پس عالم اجنه و شیاطین و آسمان ها همگی غیر مادی هستند و هریک از اینها قوانین مربوط به خود را دارا می باشند. به عبارتی قوانین فیزیک و شیمی که در عالم مادی حاکم است در عوالم بالاتر حاکم نبوده و هریک از عوالم بالاتر قوانین مربوط به خود را دارند. موجودات هریک هم در محدوده مربوط به خود حضور دارند.

در این مقطع شياطين جنسيتشان خيلي لطيف تر از جسم مادي ما است و فقط مي‏توانند در حد "همزات" اثر بگذارند. "همزات" واژه اي است که جمع پنج مقوله است: وسوسه، تزيين، تسويل، سحر، القاء،

مثلا امکان صدمه زدن شیاطین وجود ندارد

بنابر این در حال حاضر امکان هیچ مراوده و تعامل جدی بین انسان و اجنه وجود ندارد

اعلی حاکی از این است که اجنه پایین تر از آسمان هستند

#### حضور ملائک در آسمان

[آل‌عمران۱۲۴] ص۶۶ - **إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنینَ أَ لَنْ یَکْفِیَکُمْ أَنْ یُمِدَّکُمْ رَبُّکُمْ بِثَلاثَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلائِکَةِ مُنْزَلینَ**

آنگاه که به مؤمنان مى‌گفتى: «آیا شما را بس نیست که پروردگارتان، شما را با سه هزار فرشته فرودآمده، یارى کند؟»

[انعام۷] ص۱۲۸ - **وَ لَوْ نَزَّلْنا عَلَیْکَ کِتاباً فی‏ قِرْطاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَیْدیهِمْ لَقالَ الَّذینَ کَفَرُوا إِنْ هذا إِلاَّ سِحْرٌ مُبینٌ**

و اگر مکتوبى، نوشته بر کاغذ، بر تو نازل مى‌کردیم و آنان، آن را با دستهاى خود لمس مى‌کردند قطعاً کافران مى‌گفتند: «این [چیزى‌] جز سحر آشکار نیست.»

[انعام۸] ص۱۲۸ - **وَ قالُوا لَوْ لا أُنْزِلَ عَلَیْهِ مَلَکٌ وَ لَوْ أَنْزَلْنا مَلَکاً لَقُضِیَ الْأَمْرُ ثُمَّ لا یُنْظَرُونَ**

و گفتند: «چرا فرشته‌اى بر او نازل نشده است؟» و اگر فرشته‌اى فرود مى‌آوردیم، قطعاً کار تمام شده بود؛ سپس مهلت نمى‌یافتند.

[نحل۴۹] ص۲۷۲ - **وَ لِلَّهِ یَسْجُدُ ما فِی السَّماواتِ وَ ما فِی الْأَرْضِ مِنْ دابَّةٍ وَ الْمَلائِکَةُ وَ هُمْ لا یَسْتَکْبِرُونَ**

و آنچه در آسمانها و آنچه در زمین از جنبندگان و فرشتگان است، براى خدا سجده مى‌کنند و تکبر نمى‌ورزند.

### بررسی برخی از آیات قرآن به عنوان شواهد این فرضیه

[بقره۲۹] ص۵ - **هُوَ الَّذی خَلَقَ لَکُمْ ما فِی الْأَرْضِ جَمیعاً ثُمَّ اسْتَوى‏ إِلَى السَّماءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَماواتٍ وَ هُوَ بِکُلِّ شَیْ‏ءٍ عَلیمٌ**

اوست آن کسى که آنچه در زمین است، همه را براى شما آفرید؛ سپس به [آفرینش‌] آسمان پرداخت، و هفت آسمان را استوار کرد؛ و او به هر چیزى داناست.

یک آسمان به صورت 7 آسمان استوار گردید.

از اینجا به بعد 7 آسمان داریم

این که این 7 آسمان هنوز درون هم هستند یا نه در اینجا مشخص نیست ولی بر طبق أَنَّ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ کانَتا رَتْقاً فَفَتَقْناهُما ابتدا السماوات داریم در حالتی که اینها رتقا هستند و سپس فتق می شوند.

[بقره۳۰] ص۶ - **وَ إِذْ قالَ رَبُّکَ لِلْمَلائِکَةِ إِنِّی جاعِلٌ فِی الْأَرْضِ خَلیفَةً قالُوا أَ تَجْعَلُ فیها مَنْ یُفْسِدُ فیها وَ یَسْفِکُ الدِّماءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِکَ وَ نُقَدِّسُ لَکَ قالَ إِنِّی أَعْلَمُ ما لا تَعْلَمُونَ**

و چون پروردگار تو به فرشتگان گفت: «من در زمین جانشینى خواهم گماشت»، [فرشتگان‌] گفتند: «آیا در آن کسى را مى‌گمارى که در آن فساد انگیزد، و خونها بریزد؟ و حال آنکه ما با ستایش تو، [تو را] تنزیه مى‌کنیم؛ و به تقدیست مى‌پردازیم.» فرمود: «من چیزى مى‌دانم که شما نمى‌دانید.»

اعلام خداوند به ملائک در مورد جعل خلیفه

چرا خداوند دارد خلقت آدم(ع) را بين ملائک مطرح مي کند؟

[بقره۳۱] ص۶ - **وَ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماءَ کُلَّها ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِکَةِ فَقالَ أَنْبِئُونی‏ بِأَسْماءِ هؤُلاءِ إِنْ کُنْتُمْ صادِقینَ**

و [خدا] همه [معانى‌] نامها را به آدم آموخت؛ سپس آنها را بر فرشتگان عرضه نمود و فرمود: «اگر راست مى‌گویید، از اسامى اینها به من خبر دهید.»

[بقره۳۲] ص۶ - **قالُوا سُبْحانَکَ لا عِلْمَ لَنا إِلاَّ ما عَلَّمْتَنا إِنَّکَ أَنْتَ الْعَلیمُ الْحَکیمُ**

گفتند: «منزهى تو! ما را جز آنچه [خود] به ما آموخته‌اى، هیچ دانشى نیست؛ تویى داناى حکیم.»

[بقره۳۳] ص۶ - **قالَ یا آدَمُ أَنْبِئْهُمْ بِأَسْمائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمائِهِمْ قالَ أَ لَمْ أَقُلْ لَکُمْ إِنِّی أَعْلَمُ غَیْبَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ أَعْلَمُ ما تُبْدُونَ وَ ما کُنْتُمْ تَکْتُمُونَ**

فرمود: «اى آدم، ایشان را از اسامى آنان خبر ده.» و چون [آدم‌] ایشان را از اسماءشان خبر داد، فرمود: «آیا به شما نگفتم که من نهفته آسمانها و زمین را مى‌دانم؛ و آنچه را آشکار مى‌کنید، و آنچه را پنهان مى‌داشتید مى‌دانم؟»

چرا خداوند در بين اينهمه ملائک مقرب، آدم(ع) را پيغمبر نبی قرار مي دهد؟

قُلْ إِنَّما أَنَا بَشَرٌ مِثْلُکُمْ يُوحي إِلَيَّ"

[بقره۳۴] ص۶ - **وَ إِذْ قُلْنا لِلْمَلائِکَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلیسَ أَبى‏ وَ اسْتَکْبَرَ وَ کانَ مِنَ الْکافِرینَ**

و چون فرشتگان را فرمودیم: «براى آدم سجده کنید»، پس بجز ابلیس -که سر باز زد و کبر ورزید و از کافران شد- [همه‌] به سجده درافتادند.

چرا خداوند به ملائک و ابليس مي فرمايد که بر آدم سجده کنيد، به آنها چه ارتباطي دارد؟

حالا اگر فرض کنيم که به ملائک هم ارتباط داشته باشد، به ابليس چه ربطي دارد؟

این امر در چه فضایی واقع شده است؟

در این شرایط آیا آدم ع جسم مادی داشته است؟

آیا ابلیس آدم ع را می دیده؟ یعنی فردی را که امر به سجده او شده را می دیده است یا نه؟

آیا ابلیس و ملائک در یک فضا بوده اند که خداوند همه آنها را با یک امر خطاب می کند؟

آیا ملائک آدم ع که به او سجده کرده اند را دیده اند یا نه؟ آدم ع چه؟ آیا سجده و سجده کنندگان را می دیده است؟

خداوند به ملائک امر می کند ولی ابلیس را از ملائک می داند در حالیکه در جای دیگر توضیح را کامل نموده و میفرماید: [کهف۵۰] ص۲۹۹ - وَ إِذْ قُلْنا لِلْمَلائِکَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلیسَ کانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَ فَتَتَّخِذُونَهُ وَ ذُرِّیَّتَهُ أَوْلِیاءَ مِنْ دُونی‏ وَ هُمْ لَکُمْ عَدُوٌّ بِئْسَ لِلظَّالِمینَ بَدَلاً

و [یاد کن‌] هنگامى را که به فرشتگان گفتیم: «آدم را سجده کنید،» پس [همه‌] -جز ابلیس- سجده کردند، که از [گروه‌] جن بود و از فرمان پروردگارش سرپیچید. آیا [با این حال،] او و نسلش را به جاى من دوستان خود مى‌گیرید، و حال آنکه آنها دشمن شمایند؟ و چه بد جانشینانى براى ستمگرانند.

ظاهر این آیه تناقض دارد. ولی خدای حکیم که تناقض گو نیست. پس موضوع چه بوده؟

چرا خداوند به ملائک و ابليس مي فرمايد که بر آدم سجده کنيد، به آنها چه ارتباطي دارد؟

(خلق لکم ما فی الارض جمیعا) ولی جایگاه حضور ملائک و ابلیس که در ارض نیست.

آیا ابلیس و ملائک در یک فضا بوده اند که خداوند همه آنها را با یک امر خطاب می کند؟

ابلیس از کجا می دانسته که آدم ع و خود او از چه جنسیت هایی خلق شده اند؟

 [بقره۳۵] ص۶ - **وَ قُلْنا یا آدَمُ اسْکُنْ أَنْتَ وَ زَوْجُکَ الْجَنَّةَ وَ کُلا مِنْها رَغَداً حَیْثُ شِئْتُما وَ لا تَقْرَبا هذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَکُونا مِنَ الظَّالِمینَ**

و گفتیم: «اى آدم، خود و همسرت در این باغ سکونت گیر[ید]؛ و از هر کجاى آن خواهید فراوان بخورید؛ و[لى‌] به این درخت نزدیک نشوید، که از ستمکاران خواهید بود.»

این بهشت در کجا واقع بوده؟ در زمین؟ در آسمان؟ ......

چرا خداوند مي فرمايد که يا آدم در بهشت ساکن شو؟ اين بهشت از کجا آمد و در کجا بود؟

آيا بهشت آدم يک ارتقاء بود؟ يعني آدم(ع) در زمين (جاعل فی الارض خلیفه) خلق شد سپس در بهشت برده شد. اگر اينطور باشد و جنس بهشت بالا تر باشد، در اين صورت مي شود ”ارتقاء“،

آيا آدم(ع) در مکانهاي بالاتر از زمین مادی خلق شد و سپس در بهشت آدم پايين آورده شد؟ در اين صورت مي شود ”تنزل“،

و يا اصلاً آدم(ع) در زمين خلق شد و آن زمين از جنس بهشت آدم بود و سپس آدم(ع) به آن بهشت مخصوصش انتقال داده شد؟

[بقره۳۶] ص۶ - **فَأَزَلَّهُمَا الشَّیْطانُ عَنْها فَأَخْرَجَهُما مِمَّا کانا فیهِ وَ قُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُکُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَ لَکُمْ فِی الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَ مَتاعٌ إِلى‏ حینٍ**

پس شیطان هر دو را از آن بلغزانید؛ و از آنچه در آن بودند ایشان را به درآورد؛ و فرمودیم: «فرود آیید، شما دشمن همدیگرید؛ و براى شما در زمین قرارگاه، و تا چندى برخوردارى خواهد بود.»

در اعراف 20 خداوند می فرماید:  فَوَسْوَسَ لَهُمَا الشَّیْطانُ لِیُبْدِیَ لَهُما ما وُورِیَ عَنْهُما مِنْ سَوْآتِهِما وَ قالَ ما نَهاکُما رَبُّکُما عَنْ هذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَکُونا مَلَکَیْنِ أَوْ تَکُونا مِنَ الْخالِدینَ پس شیطان، آن دو را وسوسه کرد تا آنچه را از عورتهایشان برایشان پوشیده مانده بود، براى آنان نمایان گرداند؛ و گفت: «پروردگارتان شما را از این درخت منع نکرد، جز [براى‌] آنکه [مبادا] دو فرشته گردید یا از [زمره‌] جاودانان شوید.»

آیا کیفیت این وسوسه در آن زمان مثل وسوسه های امروز شیطان است یا تفاوت دارد؟

[بقره۳۷] ص۶ - **فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ کَلِماتٍ فَتابَ عَلَیْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحیمُ**

سپس آدم از پروردگارش کلماتى را دریافت نمود؛ و [خدا] بر او ببخشود؛ آرى، او[ست که‌] توبه‌پذیرِ مهربان است.

[بقره۳۸] ص۷ - **قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْها جَمیعاً فَإِمَّا یَأْتِیَنَّکُمْ مِنِّی هُدىً فَمَنْ تَبِعَ هُدایَ فَلا خَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَ لا هُمْ یَحْزَنُونَ**

فرمودیم: «جملگى از آن فرود آیید. پس اگر از جانب من شما را هدایتى رسد، آنان که هدایتم را پیروى کنند بر ایشان بیمى نیست و غمگین نخواهند شد

‎آدم(ع) به زمين هبوط داده مي شود و قبل از حضرت آدم، ابليس به زمين هبوط داده مي شود، آيا اين بهشت جايش بالاتر بود، سپس با مقولة هبوط، ابتدا ابليس و سپس آدم(ع) به زمين تنزل داده مي شوند؟

===============================================

[[نوح۱۴] ص۵۷۱ - **وَ قَدْ خَلَقَکُمْ أَطْواراً**

و حال آنکه شما را مرحله به مرحله خلق کرده است.

===================================================================

اعراف۱۱] ص۱۵۱ - **وَ لَقَدْ خَلَقْناکُمْ ثُمَّ صَوَّرْناکُمْ ثُمَّ قُلْنا لِلْمَلائِکَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلیسَ لَمْ یَکُنْ مِنَ السَّاجِدینَ**

و در حقیقت، شما را خلق کردیم، سپس به صورتگرى شما پرداختیم؛ آنگاه به فرشتگان گفتیم: «براى آدم سجده کنید.» پس [همه‌] سجده کردند، جز ابلیس که از سجده‌کنندگان نبود.

خلقناکم و صورناکم قبل از سجده به آدم ع بوده است؟

پس ابعاد غیر مادی بشر قبل از سجده بر آدم خلق شده بود

چرا خداوند این موضوع را با سجده به آدم ع یک جا مطرح می کند؟ مگر اینها به هم ارتباطی دارد؟ آیا در زمان سجده بر آدم ع ارواح ما حضور داشته است؟

=====================================================================

اعراف۱۷۲] ص۱۷۳ - **وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّکَ مِنْ بَنی‏ آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّیَّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلى‏ أَنْفُسِهِمْ أَ لَسْتُ بِرَبِّکُمْ قالُوا بَلى‏ شَهِدْنا أَنْ تَقُولُوا یَوْمَ الْقِیامَةِ إِنَّا کُنَّا عَنْ هذا غافِلینَ**

و هنگامى را که پروردگارت از پشت فرزندان آدم، ذریه آنان را برگرفت و ایشان را بر خودشان گواه ساخت که آیا پروردگار شما نیستم؟ گفتند: «چرا، گواهى دادیم» تا مبادا روز قیامت بگویید ما از این [امر] غافل بودیم.

صحبت خداوند با ذریه آدم ع در چه زمانی و در کجا واقع شده است؟

=====================================================================

### نتیجه گیری کلی از آیات فوق و مطرح کردن نظریه:

خداوند متعال در بين ملائک صحبت از جعل خليفه در زمين مي‏کند

سپس به ملائک امر می کند که به او سجده کنند

همه سجده می کنند به جز ابلیس

آدم(ع)، پيغمبر ملائک مي شود،

سپس خداوند آدم را در بهشت ساکن مي کند،

ابليس به بهشت آدم(ع) راه پيدا مي کند

سپس هبوط ها واقع می شود

در زمان خلقت آدم ع سه دسته از موجودات در ارتباط و تعامل بسیار جدی با هم بوده و عملا در یک فضای مشترک حضور داشته اند.

================================================

### **اثبات قرآنی رتق و فتق**

[أنبیاء۳۰] ص۳۲۴ - **أَ وَ لَمْ یَرَ الَّذینَ کَفَرُوا أَنَّ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ کانَتا رَتْقاً فَفَتَقْناهُما وَ جَعَلْنا مِنَ الْماءِ کُلَّ شَیْ‏ءٍ حَیٍّ أَ فَلا یُؤْمِنُونَ**

آیا کسانى که کفر ورزیدند ندانستند که آسمانها و زمین هر دو به هم پیوسته بودند، و ما آن دو را از هم جدا ساختیم، و هر چیز زنده‌اى را از آب پدید آوردیم؟ آیا [باز هم‌] ایمان نمى‌آورند؟

[أنبیاء۳۱] ص۳۲۴ - **وَ جَعَلْنا فِی الْأَرْضِ رَواسِیَ أَنْ تَمیدَ بِهِمْ وَ جَعَلْنا فیها فِجاجاً سُبُلاً لَعَلَّهُمْ یَهْتَدُونَ**

و در زمین کوههایى استوار نهادیم تا مبادا [زمین‌] آنان [=مردم‌] را بجنباند، و در آن راههایى فراخ پدید آوردیم، باشد که راه یابند.

[أنبیاء۳۲] ص۳۲۴ - **وَ جَعَلْنَا السَّماءَ سَقْفاً مَحْفُوظاً وَ هُمْ عَنْ آیاتِها مُعْرِضُونَ**

و آسمان را سقفى محفوظ قرار دادیم، و[لى‌] آنان از [مطالعه در] نشانه‌هاى آن اِعراض مى‌کنند.

[أنبیاء۳۳] ص۳۲۴ - **وَ هُوَ الَّذی خَلَقَ اللَّیْلَ وَ النَّهارَ وَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ کُلٌّ فی‏ فَلَکٍ یَسْبَحُونَ**

و اوست آن کسى که شب و روز و خورشید و ماه را پدید آورده است. هر کدام از این دو در مدارى [معیّن‌] شناورند.

[أنبیاء۳۴] ص۳۲۴ - **وَ ما جَعَلْنا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِکَ الْخُلْدَ أَ فَإِنْ مِتَّ فَهُمُ الْخالِدُونَ**

و پیش از تو براى هیچ بشرى جاودانگى [در دنیا] قرار ندادیم. آیا اگر تو از دنیا بروى آنان جاویدانند؟

========================================================

از این نظریه در قرآن با واژه های خفض و رفع نیز یاد شده است

آیا می توانیم با عنایت به این نظریه به سوالات مطرح شده و در مطلع بحث و بسیاری سوالات دیگر پاسخ دهیم؟

چه نتیجه گیری های جدی از این نظریه برای مقاطع پیش رو می توان داشت؟